Friedrich von Schiller: Philosophie der Physiologie.

»...der Mensch ist da, daB er nachringe der GroBe seines Schopfers, mit eben dem
Blick umfasse die Welt, wie der Schopfer sie umfaBt — Gottgleichheit ist die
Bestimmung des Menschen.“ VerfaB3t um 1790, hier eine Transkription von 1870.

Vgl. hier: https://www.friedrich-schiller-archiv.de/philosophische-
schriften/philosophie-der-physiologie/.

Bei der Abhandlung >Philosophie der Physiologie< handelt es sich um Schillers erste
Dissertation. Er schrieb sie zunachst deutsch, iibersetzte sie danach ins Lateinische.
Von der deutschen Version sind nur die ersten elf Paragraphen des ersten Kapitels
erhalten geblieben. Wie der Plan verrat, waren insgesamt fiinf Kapitel vorausbedacht.
Von der Ubersetzung ins Lateinische sind nur Fragmente bekannt.

Wir bedanken uns bei Herrn Bernd Neumann fiir die Transkription der Schrift aus
dieser Vorlage: ,Schiller’s Werke. Nach den vorziiglichsten Quellen revidirte Ausgabe.
Vierzehnter Theil. Kleine prosaische Schriften. Verlag Gustav Hempel, Berlin,
1869/70.“

Plan.

Erstes Capitel. Das geistige Leben.

Zweites Capitel. Das nahrende Leben.

Drittes Capitel. Zeugung.

Viertes Capitel. Zusammenhang dieser drei Systeme.
Fiinftes Capitel. Schlaf und natiirlicher Tod.

L. Das geistige Leben.
§. 1. Bestimmung des Menschen.

So viel wird, denke ich, einmal fest genug erwiesen sein, dal das Universum das
Werk eines unendlichen Verstandes sei und entworfen nach einem trefflichen Plane.
So wie es jetzt durch den allmachtigen Einflu3 der gottlichen Kraft aus dem Entwurfe
zur Wirklichkeit hinrann, und alle Krafte wirken und in einander wirken, gleich
Saiten eines Instruments tausendstimmig zusammenlautend in einer Melodie: so soll
der Geist des Menschen, mit Kraften der Gottheit geadelt, aus den einzelnen
Wirkungen Ursache und Absicht, aus dem Zusammenhang der Ursachen und
Absichten all den groBen Plan des Ganzen entdecken, aus dem Plane den Schopfer
erkennen, ihn lieben, ihn verherrlichen, oder kiirzer, erhabner klingend in unseren
Ohren: der Mensch ist da, daB er nachringe der GroBe seines Schopfers, mit eben
dem Blick umfasse die Welt, wie der Schopfer sie umfalit — Gottgleichheit ist die
Bestimmung des Menschen. Unendlich zwar ist dies sein Ideal; aber der Geist ist
ewig. Ewigkeit ist das MaaB der Unendlichkeit, das heif3t, er wird ewig wachsen, aber
es niemals erreichen.

Eine Seele, sagt ein Weiser dieses Jahrhunderts, die bis zu dem Grade erleuchtet ist,
daB sie den Plan der gottlichen Vorsehung im Ganzen vor Augen hat, ist die


https://www.friedrich-schiller-archiv.de/philosophische-schriften/philosophie-der-physiologie/
https://www.friedrich-schiller-archiv.de/philosophische-schriften/philosophie-der-physiologie/

gliicklichste Seele. Ein ewiges, ein grofBies, schones Gesetz hat Vollkommenheit an
Vergniigen, MiBvergniigen an Unvollkommenheit gebunden. Was den Menschen
jener Bestimmung naher bringt, es sei nun mittelbar oder unmittelbar, das wird ihn
ergetzen. Was ihn von ihr entfernt, wird ihn schmerzen. Was ihn schmerzt, wird er
meiden, was ihn ergetzt, darnach wird er ringen. Er wird Vollkommenheit suchen,
weil ihn Unvollkommenheit schmerzt; er wird sie suchen, weil sie selbst ihn ergetzt.
Die Summe der groBten Vollkommenheiten mit den wenigsten Unvollkommenheiten
ist Summe der hochsten Vergniigungen mit den wenigsten Schmerzen. Dies ist
Gliickseligkeit. So ist es denn gleichviel, ob ich sage: Der Mensch ist da, um gliicklich
zu sein; oder — er ist da, um vollkommen zu sein. Nur dann ist er vollkommen, wenn
er gliicklich ist. Nur dann ist er gliicklich, wenn er vollkommen ist.

Aber ein ebenso schones, weises Gesetz, Nebenzweig des ersten, hat die
Vollkommenheit des Ganzen mit der Gliickseligkeit des Einzelnen, Menschen mit
Menschen, ja Menschen mit Thieren durch die Bande der allgemeinen Liebe
verbunden. Liebe also, der schonste, edelste Trieb in der menschlichen Seele, die
groBe Kette der empfindenden Natur, ist nichts Anders als die Verwechslung meiner
selbst mit dem Wesen des Nebenmenschen. Und diese Verwechslung ist Wollust.
Liebe also macht seine Lust zu meiner Lust, seinen Schmerz zu meinem Schmerz.
Aber auch dieser Schmerz ist Vollkommenheit und muB also nicht ohne Vergniigen
sein. Was wire also Mitleiden sonst als ein Affect, gemischt aus Wollust und
Schmerz? Schmerz, weil der Nebenmensch leidet, Wollust, weil ich sein Leiden mit
ihm theile, weil ich ihn liebe, Schmerz und Lust, daf ich sein Leiden von ihm wende.

Und warum die allgemeine Liebe, warum alle Vergniigungen der allgemeinen Liebe?
— Einzig aus dieser letzten Grundabsicht, die Vollkommenheit des Nebenmenschen
zu befordern. Und diese Vollkommenheit ist Ueberschauung, Forschung,
Bewundrung des groBen Plans der Natur. Ja endlich, alle Vergniigungen der Sinne,
von denen an seinem Ort die Rede sein soll, neigen sich durch mancherlei
Kriimmungen und anscheinende Widerspriiche dennoch endlich alle zu demselben
zurilick. Unwandelbar bleibt diese Wahrheit sich immerdar selbst gleich; der Mensch
ist bestimmt zur Ueberschauung, Forschung, Bewundrung des groBen Plans der
Natur.

§. 2. Wirkung der Materie auf den Geist.

Dies zum Grund gelegt, schreite ich weiter. Wenn der Mensch das Ganze aus dem
Einzelnen hervorfinden soll, so muB er jede einzelne Wirkung empfinden. Die Welt
muB auf ihn wirken. Diese ist nun theils auBer ihm, theils in ihm. Was in den innern
Labyrinthen meines eigenen Wesens vorgeht, ist mehr der Gegenstand einer
allgemeinen Psychologie als einer Physiologie. Wir werden sie bei dem Leser
voraussetzen und nur da, wo die Kette des Ganzen es fordert, einen Eingriff in
dieselbige wagen.

Die Wirkungen, so auBerhalb meinem Selbst vorgehen, sind Bewegungen der
Materie. Alle Bewegung der Materie beruht auf der Undurchdringlichkeit, einer
Eigenschaft derselben, die sie vom Geist, so viel wir von ihm wissen, besonders
unterscheidet. Allein wenn der Geist nicht undurchdringlich ist, wie soll die Materie
auf ihn wirken, die doch nur auf das Undurchdringliche wirkt? Todt muf} ihm ja die
lebenvolle Schone der Schopfung sein, todt schlummern seine thatigen Krafte im
unendlich fruchtbaren Wirkungskreis; aber todt schlummert er nicht im unendlich
fruchtbaren Wirkungskreis. Todt ist ihm ja die lebenvolle Schone der Schopfung



nicht. Er ist gliicklich. Er ist thatig. So muB3 entweder der Geist undurchdringlich sein
konnen, ohne Materie zu sein. Aber wer vermag den Begriff der Materie von der
Undurchdringlichkeit der Materie zu sondern? — oder muB der Geist selbst Materie
sein? Denken wire also Bewegung. Unsterblichkeit ware ein Wahn. Der Geist miiBte
vergehen. Diese Meinung, mit Gewalt ersonnen, die Erhabenheit des Geistes zu
Boden zu driicken und die Furcht einer kommenden Ewigkeit einzuschlafern, kann
nur Thoren und Boswichter bethoren; der Weise verhohnt sie. — Oder ist all unsere
Vorstellung einer Welt ein einzig aus unserem eigenen Selbst hervorgesponnen
Gewebe? Wir tiduschen uns, wir triumen, so wir glauben, unsere Ideen und
Empfindungen von auBen zu empfangen. Wir sind unabhéngig von der Welt. Sie ist
unabhingig von uns. Wir deuten, kraft eines von Ewigkeit festgesetzten
Zusammenklangs, wie zwei gleich aufgezogene Uhren auf eine Secunde. — So ist also
die Welt ohne Absicht da. Freiheit und moralische Bildung sind Phantome. Meine
Gliickseligkeit ist Traum. Diese Meinung ist nichts als ein witziger Einfall eines feinen
Kopfs, die er selbst nimmermehr glaubte.

Oder ist es der unmittelbare Einflul der gottlichen Allmacht, der der Materie die
Kraft, auf mich zu wirken, giebt? Jede meiner Vorstellungen ist also ein Wunder und
widerspricht den ersten Naturgesetzen. — Hat man dadurch den Schopfer machtiger
vorstellen wollen, so hat man sich erstaunlich geirrt. Wunder verrathen einen Mangel
im Plan der Welt. Schwach wie ein menschlicher Kiinstler, muB der Schopfer an allen
Orten helfen. Noch wire er grof3; aber ich kann mir ihn gréBer noch denken, noch
vortrefflicher sein Werk. Er ist trefflich, aber nicht vollkommen; er ist grof3, aber
nicht der Unendliche.

Oder endlich muB eine Kraft vorhanden sein, die zwischen den Geist und die Materie
tritt und beide verbindet, eine Kraft, die von der Materie verandert werden und die
den Geist verandern kann. Dies wire also eine Kraft, die einestheils geistig,
anderntheils materiell, ein Wesen, das einestheils durchdringlich, anderntheils
undurchdringlich wire, und 148t sich ein solches denken? — Gewi3 nicht!

Dem sei, wie ihm wolle, es ist wirklich eine Kraft zwischen der Materie (dieser
namlich, deren Wirkungen vorgestellt werden sollen) und dem Geiste vorhanden.
Diese Kraft ist ganz verschieden von der Welt und dem Geist. Ich entferne sie: dahin
ist alle Wirkung der Welt auf ihn. Und dennoch ist der Geist noch da. Und dennoch
ist der Gegenstand noch da. Thr Verlust hat einen Rif3 zwischen Welt und Geist
gemacht. Thr Dasein lichtet, weckt, belebt Alles um ihn — Ich nenne sie Mittelkraft.

8. 3. Mittelkraft.

Es mag nun diese Kraft ein von Materie und Geist verschiedenes Wesen sein oder
nicht, oder sie mag vielmehr das Einfache von der Materie sein, dies ist jetzt ganz
gleichgiltig. Mag sie dann auch selbst Stufe und Kette mehrerer, immer sich von der
Masse mehr entfernender, immer dem Geiste verwandterer Krafte sein, auch dies ist
mir gleichgiltig. Auch gestehe ich gern, daB eine Mittelkraft undenkbar sein mag; ich
sehe auch ein, warum sie es ist. Wenn ich mir bei jeder Vorstellung nicht die
Mittelkraft selbst, sondern nur ihre Veranderungen als Zeichen auBerlicher
Veranderungen vorstelle, so ist sie ja von selbst aus dem Kreis meiner Vorstellungen
ausgeschlossen. So sind alle meine Ideen eine Stufe unter ihr und also materiell. Die
Materie kann ich mir vorstellen, weil sie mittelbar in mich wirkt. Einen Geist sogar
kann ich mir leichter vorstellen, selbst vom Schopfer Begriffe haben, weil ich sie aus
den Wirkungen meiner Seele abziehen kann. Sie aber empfinde ich weder mittelbar



noch unmittelbar. Und sollte dies der Grund fiir ihre Unmoglichkeit sein? — Ich bin
nicht im Stande, mir eine Veranderung ohne Bewegung vorzustellen, und dennoch
bin ich iiberzeugt, daB das Denken keine Bewegung ist. Wer ist so ungerecht, dies
nicht auch von der Mittelkraft gelten zu lassen? Ganz philosophisch unmaéglich ist sie
also nicht, und wahrscheinlich braucht sie nicht zu sein, wenn sie nur wirklich ist.
Die Erfahrung beweist sie; wie kann die Theorie sie verwerfen?

8. 4. Mittelkraft. Mechanische Kraft. Organ.

Da aber der materiellen Krifte so sehr verschiedene Gattungen sind, deren jede nach
andern Gesetzen wirkt, so muBte jedwede Gattung besonders eine eigene Richtung
gegen die Mittelkraft haben, die ihren eigenthiimlichen Gesetzen entspricht. Und da
ferner die Mittelkraft sich gegen jede Gattung anders verhalt, so muBte auch sie
gegen jede besonders eine eigene Richtung haben. Es wurden also mechanische
Krafte zwischen die Welt und die Mittelkraft gestellt, die ich die mechanischen
Unterkrifte nenne; und da diese, ja selbst meine Mittelkraft, dem ewigen
zerstorenden EinfluB duBerlicher Krafte und selbst dem UebermaaBe des Objects
ausgesetzt ist, so wurden andere mechanische Krafte ihnen gleichsam zugeordnet, die
sie beschiitzen. Dies sind die Schutzkrifte. Alle diese mechanischen Unter- und
Schutzkrafte in Verbindung heiBen wir den Bau. Bau und Mittelkraft in Verbindung
heiBen wir Organ. Es wird also von selbst erhellen, daB die Verschiedenheit der
Organe nicht in der Kraft liege, sondern im Bau. Es hat demnach die Veranderung in
der Welt zweierlei Wege zu durchlaufen, ehe sie dem Geiste mitgetheilt werden kann;
d. h. von der materiellen Natur geht diese Kette von Kraften gegen den Geist
innerwarts fort, die ihm zur Vorstellung unumganglich nothwendig ist. Ohne die
Mittelkraft kommt keine Vorstellung in die Seele, ohne den Bau wenigstens keine
bestimmte.

Das ganze Werk der Vorstellung nennen wir Sensation, die Veranderung im Bau die
Richtung, die Veranderung in der Mittelkraft die materielle Idee, die Veranderung
des Geistes auf die Veranlassung der vorigen die Idee im strengsten Verstand.

§. 5. Eintheilung der vorstellenden Organe.

Es sind aber der vorstellenden Organe oder der Sinne zweierlei Hauptclassen. In der
ersten wird das Object verandert durch den Bau; in der zweiten kommt es
unverandert vor die Mittelkraft. Zu der ersten Classe rechnen wir die Organe nach
der Verschiedenheit der duerlichen Krafte. Dem zitternden Licht entspricht das
Auge, der zitternden Luft das Ohr, den feinsten Flachen der Korper das Organ des
Geschmacks. Die zweite Classe enthalt wiederum zwei Organe. Dem feinen
Dunstkreis der Korper entspricht das Riechorgan oder die Nase, den grobern Flachen
der Korper das Fiihlorgan oder die ganze Maschine. Die Summe aller dieser Organe
bildet das System der sinnlichen Vorstellung.

System der sinnlichen Vorstellung.

§. 6. Nerve. Nervengeist.

Die Mittelkraft wohnt im Nerven; denn wenn ich diesen verletze, so ist das Band
zwischen Welt und Seele dahin. Ob aber dieser Nerve eine elastische Saite sei und

durch Schwingungen wirke, oder ob er Canal eines duBerst feinen geistigen Wesens
sei und dies allein in ihm wirke, oder ob er ein Aggregat von Kiigelchen sei und, ich



weiB nicht wie, wirke — das ist eben die Frage. Ich bin in einem Feld, wo schon
mancher medicinische und metaphysische Don Quixote sich gewaltig
herumgetummelt hat und noch jetzt herumtummelt. Soll ich nun mit den alten
Einwiirfen die Geister der Todten in ihren Gribern beunruhigen oder die reizbaren
Seelen der Schriftlichtodten wider mich aufreizen oder eine neue Theorie auf die
Bahn bringen und den Deum ex machina spielen wollen? Keines von allen Dreien will
ich thun und mich begniigen, nur etwas Weniges festzusetzen, das ich zur Grundlage
des Ganzen nicht entbehren kann, und das ich mit Ueberzeugung glaube. Ich setze
also voraus, jeder meiner Leser kenne alle Theorien, die man bisher zur Erklarung
der Nervenphinomene ersonnen hat; ich hoffe, er habe sie alle gepriift, alle auf der
Wage der Vernunft und Unparteilichkeit abgewogen, zweifle auch nicht, er werde
schon zu einer oder der andern sich neigen. Ich selbst bin durch tausend Zweifel
einmal zu der festen Ueberzeugung gekommen, daB die Mittelkraft in einem
unendlich feinen, einfachen, beweglichen Wesen wohne, das im Nerven, seinem
Canal, stromt, und welches ich nicht elementarisches Feuer, nicht Licht oder Aether,
nicht elektrische oder magnetische Materie, sondern den Nervengeist heifle. Und also
heiBe in Zukunft die Mittelkraft. Ein ewiges Gesetz hat die Verdnderungen des
Nervengeists zu Zeichen der veranderten Krafte gemacht.

Der Nervengeist ist eben der in allen Organen, und nur seine Richtung gegen die
Objecte ist in jedem verschieden. Diese Richtung bekommt er durch den Nerven,
seinen Canal, und selbst das Auge, wenigstens das gewaffnete, kann den Unterschied
leichtlich entdecken. Anders namlich beobachtet man die du8ersten Enden des
Nerven im Auge, anders im Ohr, anders auf der Zunge. Worinnen aber diese
Verschiedenheit liege, ob in der groern oder geringern Anzahl der Geister, oder in
der mehreren oder mindern BloBstellung derselben, oder in der schnellern oder
schwichern Bewegung? Dies sind Fragen, zu deren Auflosung die feinste Anatomie
noch weit nicht hinreicht.

So viel von der Richtung der Mittelkraft gegen die Objecte. Jetzt noch etwas Weniges
von den Richtungen der Objecte gegen die Mittelkraft.

§. 7. Die Richtung.

Unter den Organen, welche das Object verandern, ist das Auge das weiteste, schonste,
edelste. Ich sehe die Korper, wenn ich das Zittern des Lichtes auf ihren Flachen
gewahr werde. Und da nun meine Nervengeister nicht auf den Flachen dieser Korper
existiren konnen, so muBten die Unterkrafte des Auges das Licht auf jenen ebenso
zittern machen, als es auf den Flachen der Korper gezittert hat. Dies ist es, was man
das Object malen heiBt. Dies geschieht durch die Feuchtigkeiten des Auges. Die
Krifte, die diese Feuchtigkeiten bestimmen und erhalten, werden Hilfskrifte
genannt. Es sind die Membranen. Die Schutzkrifte sind die Augenlider, die
Augbranen, die Harchen, die Thranen, die Augensalbe, der Stern u. s. w. Durch das
Auge erfahre ich urspriinglich die Erleuchtung und Schattirung, die Farbe, die Gestalt
der Korper, durch die Vergleichung mit andern Vorstellungen der andern Sinne ihre
GroBe und Entfernung.

Ich hore einen Schall, wenn ich das Zittern der Luft empfinde; da aber die
Schwingungen der Luft immer mehr ermatten, je weiter sie sich von den zitternden
Saiten entfernen, daB wir also kaum das Nachste empfinden wiirden, so mufiten
Unterkrifte des Ohrs die Schwingungen erh6hen und erhoht an meine Nervengeister
bringen. Dazu die Knochen, die Knorpel, die gespannten Haute, die konischen Canale



des Ohrs u. s. w. Die Schutzkrifte des Ohrs sind wieder die Knochen, die Ohrhérchen,
die Ohrensalbe, der Dunst. Dieser Dunst, in der Erstarrung des Todes verdickt und
wegen der Lahmung der zuriickfiihrenden GefaB3e nicht mehr eingesogen, wird in
Form einer Feuchtigkeit in den Kammern des Ohrs erblickt und hatte den Cotunni zu
der irrigen Hypothese verfiihrt, daB die Luft nicht unmittelbar auf den Nervengeist
wirke, sondern mittelbar durch die Feuchtigkeiten des Ohrs. Wer wird glauben, daB
der Schall, das groBte Product der Elasticitat, durch das Wasser, das am Wenigsten
elastisch ist, der Seele bezeichnet werde? — Durch das Ohr erfahre ich urspriinglich
den Schall mit seinen Hohen und Tiefen, durch die Vergleichung mit andern
sinnlichen Vorstellungen die Elasticitat, Harte, Entfernung der Korper.

Der Geschmack unterrichtet mich von den feinsten Flachen der Korper; dies 146t sich
besonders aus der Aehnlichkeit seines Baues mit dem Bau des Fiihlorgans schlieBen.
Die Vorstellungen sind von schmackhaft und unschmackhaft, scharf, sii3, sauer,
bitter u. s. w. Dieser Sinn aber gehort unter ein ganz anderes Capitel, daB3 ich ihn hier
nicht zu zergliedern bedarf. Dort wird man auch einsehen, warum er unter die erste
Classe der Sinne gerechnet worden ist.

Der Geruch giebt mir Vorstellungen von den feinsten Atmosphéaren gewisser Korper.
Diese Atmosphiren der Korper kommen zwar unverandert vor die Nervengeister des
Riechorgans; aber es waren dennoch mechanische Krifte vonnéthen, die sie
denselben entgegenfiihren. Dies sind die Krifte des Odems. Die Knochen, die
Knorpel, die Membranen der Nase und der Schleim sind die Schutzkrifte. Die
Vorstellungen, die wir durch den Geruch erhalten, haben noch keine Namen und
werden durch die Namen der des Geschmacks bezeichnet. Auch dieser Sinn hat eine
niahere Beziehung auf mich, von welcher anderwirts.

Das Gefiihl stellt mir die grobern Flachen der Korper vor. Es ist das Organ des
Gefiihls das einfachste von allen, dessen Bau keine andere Bestimmung hat, als die
Geister gehorig gegen die Objecte zu bestimmen und vor dem zerstérenden EinfluB
auBerer Krifte zu beschiitzen. Es giebt mehrere Arten des Gefiihls. Entweder ist es
allgemeines, stumpferes Gefiihl, die ganze Flache der Haut ist sein Organ, oder, ist es
scharferes, besonderes Gefiihl, die Fingerspitzen sind sein Organ. Von dem Gefiihl
der Empfindung und seinen besondern Organen ist hier gar nicht die Rede. Dies ist
Gefiihl des thierischen, jenes ist Gefiihl des geistigen Lebens. Die Vorstellungen, die
ich durch dieses erhalte, sind von Kilte und Warme, Feinheit und Rauhigkeit, Harte
und Weiche.

Das materielle Denken.
§. 8. Das Denkorgan. Materielle Phantasie. Theorien.

Vermittelst dieser fiinf Organe hat die ganze materielle Natur freien, offenen Zugang
zu der geistigen Kraft. Die duBeren Veranderungen werden durch sie zu innern.
Durch sie wirft die d&uBere Welt ihr Bild in der Seele zuriick. Und dies ist nun der erste
Grundpfeiler des geistigen Lebens: Vorstellung. Vorstellung ist nichts Anders als eine
Veranderung der Seele, die der Weltveranderung gleich ist, und wobei die Seele ihr
eigenes Ich von der Veranderung unterscheidet. Ich bin also in dem Augenblick ganz
dasselbe, was ich mir vorstelle, und nur die Personlichkeit trennt mein Ich von
demselben und lehrt mich, daf es eine duBere Veranderung ist. Vorstellung aber ist
noch nicht Ueberschauung, Forschung der Krafte, der Absichten; sie ist nur der
Grund, worauf dieses Geschift ruht, der Stoff, worin der Verstand wirkt und schafft.



Das zweite, das Hauptgeschaft, ware also die Thatigkeit des Verstandes in diesem
dargebotenen sinnlichen Stoff, namlich das Denken.

Da aber Vorstellung nichts als ein einziger Actus einer einfachen Kraft ist, auf
Veranlassung einer Veranderung des Nervengeistes bei der Sensation (siehe Garve’s
Abhandlung von den Neigungen in den Acten der Berliner Akademie, pag. 110, 111) —
da die letzere nichts Anders als die Folge einer Veranderung in den sinnlichen
Organen, dieser das Resultat einer Veranderung in der materiellen Welt, diese aber
voriibergehend und fliichtig ist, so wiirde die Vorstellung eines Gegenstandes ebenso
schnell verschwinden, als ihre Ursache nimmer ist, und wenn ich mit diesem
beschiftigt wire, wiirde jener dahin sein. So ware mir dennoch der Verstand, der nur
durch Gegeneinanderhaltung wirkt, ebenso unniitz, als er es ohne Mittelkraft, ohne
Organ, ohne Welt nur immer wiirde gewesen sein.

Darum muBten neue Mittelkrifte vorhanden sein, jene sinnlichen Veranderungen des
Nervengeistes bei der Sensation zu fesseln und bleibend zu machen, wenn auch ihre
Ursachen, die Veranderungen in den sinnlichen Organen, lange schon aufgehort
haben zu wirken. Ich komme also auf ein neues Organ, das weder Sinn noch Seele ist,
man nennt es gemeiniglich das allgemeine Sensorium; ich nenne es besser das
Denkorgan oder das Instrument des Verstandes. In diesem Organ muf} die groBe
Welt, insofern sie ndmlich schon den Weg der sinnlichen gegangen ist, im Kleinen
bezeichnet ruhen und dem Verstande gegenwirtig sein. Ist es nun nicht zu
vermuthen, daf3 selbst die Veranderung des Nervengeistes bei der Sensation an der
Seele voriibergehe, und erst diese gleichartige Veranderung im Denkorgan auf sie
wirke? daB also die Seele, wenn Rahmen sie einschliefen, in diesem Organ wohne?
Fragt sich nun, was sind die materiellen Ideen des Denkorgans oder der Phantasie,
und wie werden sie von den materiellen Ideen der Sensation erzeugt? Es sind dariiber
mancherlei Theorien erdacht worden, die ich jetzt genauer priifen werde.

I. Sind sie Eindriicke in dem Canal des Nervengeistes, den Nerven, von des
Nervengeistes Andrang verursacht? Dies wire also eine Verdnderung im grobern
Theil des Nerven im Bau. Fiir was also ein so feines, unmaterielles Wesen wie der
Nervengeist, wenn doch die plumpe materielle Masse auf sie wirken soll? Aber ein
Eindruck? Wer wird die erstaunliche Mannichfaltigkeit der Ideen, wer ihre
unmeBbaren Abstechungen von Lebhaftigkeit zu Mattigkeit aus der Form oder der
Tiefe des Eindrucks erklaren? Wer begreift es, wie ein Eindruck, ein leidender, todter,
ruhender Eindruck etwas Verneinendes auf die Seele wirkt? Ich muB mir ja
schlechterdings alle Einwirkung als Bewegung vorstellen, und hier nehme ich gerade
das Gegentheil an. Ferner: wie kommt es, daB nicht der Strom der Geister, der
unaufhorlich an den Wianden der Nerven hinauf- und hinabeilt, diese Eindriicke
nicht bald ausgel6scht hat? Entweder miissen sie so fein, und hingegen der
Nervengeist so erstaunlich grob sein, daB er sie nicht ausloschen kann, oder muf3
umgekehrt der Nervengeist so auerordentlich sein, sie aber so grob gegen ihn sein,
daB er sie darum nicht ausloschen kann. Im ersten Fall ist die Theorie vom
Nervengeist umgestoBen; seine Geschwindigkeit, seine Wirksamkeit, seine geistige
Natur ist nicht mehr. Selbst Haller wird das nicht zugeben. Im andern Fall — aber das
Monstrum mag ich nicht aushecken. Noch mehr. Da auch die Nervencanaile von ihren
Bestandtheilen verlieren, und neue Theile an der verlornen Stelle treten, so frage ich
also: Sind diese Theile des Verlustes groBer als der Umfang des Eindrucks, oder sind
sie unendlich kleiner? Ist das Erste, so wiirde jeder Pulsschlag mehrere Ideen
losreiBen, Ideen wegschwemmen der Harn, Ideen wegdiinsten der SchweiB. Ist das
Zweite, so muB der Eindruck wieder erstaunlich grob angenommen werden, weil die



Theile des Verlustes und des Ersatzes nicht mehr Elemente sind. Wird man sagen, die
Narben erhalten sich ja auch, trotz Verlust und Ersatz, bis ins spateste Alter: sollten
nicht auch die Eindriicke? Ohne Anstand; wer sich den Eindruck als Narben
vorstellen kann; aber wehe Dir dann, schoner Organismus des Denkens, wehe Deiner
Natur, einfacher Geist! Diese Meinung wird in der Folge noch mehr verlieren, wenn
von der Association die Rede sein wird. Sie ist indef3 ein Geschenk des Himmels fiir
Leute, die sich lieber am Handgreiflichen halten, als die Sache selbst nach gesunden
Begriffen wagen; denn diesen Vorzug mubB ich dieser Theorie einmal lassen, daf3 sie
sich mit Handen greifen 146t.

Verniinftiger schon denken Die, so die materielle Idee der Phantasie II. in
Bewegungen des Nervengeistes setzen, harmonisch mit jenen urspriinglichen in den
sinnlichen Geistern. So bleibt doch der gesunde Begriff von Nervengeist und Seele
unangetastet und wird gerade da gewonnen, wo die erste verloren. Namlich die
Erfahrung lehrt, daB die Phantasie rascher und lebendiger ist, wenn das Blut mit
Fluges Eile durch seine Adern eilt, daB unter heftigen Fieberwallungen Ideen oft bis
zur Furie lebhaft werden, da im Gegentheil beim tragen Puls der Phlegmatischen die
Folge der Ideen auBerst matt und langsam ist. Bestiinden nun die materiellen Ideen
in Eindriicken, so miissen sie um so matter sein, je schneller die Safte wallen, weil sie
dann ausgeloscht wiirden; ist aber die materielle Idee Bewegung, so ist Alles
bewiesen. Zugleich kann ich mir doch einen thatigen EinfluB3 dabei denken; bei dem
todten Eindruck konnte ich es nicht. Ich kann mir bei der Bewegung des
Nervengeistes eine Einwirkung auf ein materielles Wesen denken; bei dem Eindruck
in den Canal konnte ich es ohne Schamrothe nicht. Aber auch diese Theorie reicht
nicht hin, alle Einwiirfe wegzuraumen, alle Erscheinungen des materiellen Denkens
zu erschopfen. Auch sie wird uns im Artikel von der Association im Stiche lassen, wo
wir ihrer doch am Meisten bediirfen.

Oder sind vielleicht die materiellen Ideen der Phantasie III. Schwingungen
saitenartig gespannter Fibern, deren Summe und Zusammenhang das Denkorgan
ausmacht? Wer wird glauben, daB die mehrere oder mindere Spannung dieser Fibern
mit jener unbeschreiblichen Mannichfaltigkeit der sinnlichen und abstracten Ideen
mit ihren mannichfaltigen Graden in Vergleichung komme? Die erstaunliche
Mannichfaltigkeit der elastischen Korper giebt uns doch nur wenige wesentlich
verschiedene Tone; die erstaunliche Mannichfaltigkeit von Korpern, die das Licht
zittern machen, giebt uns doch nur sieben verschiedene Farben. Und doch sollen
diese Denkfibern alle Tone, alle Farben, alle anderen unendlich mannichfaltigen
sinnlichen und geistigen Vorstellungen bezeichnen konnen; auch hat die
Zergliederungskunst und die Analogie und nichts im ganzen Bau des Menschen nur
einen Wink zu dieser Theorie gegeben. Der Zergliederer hat das Denkorgan unter
allen Theilen des Korpers am Wenigsten elastisch, am Weichsten gefunden. Sie ist
lediglich nichts als nackte Theorie und wird im Artikel von den Associationen
vollends ihr Haupt sinken lassen.

Aus der ungefiahren Combination der drei Theorien, so ungefahr, wie sich die
Elemente des Epicurus ergriffen haben mochten, ist des Herrn Bonnet’s Hypothese
entstanden. Mit unverzeihlichem Leichtsinn hiipft der franzosische Gaukler iiber die
schwersten Punkte dahin, legt Dinge zum Grund, die er niemals beweisen kann, zieht
Folgen daraus, die kein Mensch, ausgenommen ein Franzose, wagen kann. Seine
Theorie mag seinem Vaterland gefallen; der schwerfallige Deutsche entriistet sich,
wenn er den Goldstaub weggeblasen und unten nichts als Luft sieht.



8. 9. Association. Anwendung der Theorien.

Sind aber die materiellen Ideen der Phantasie immer in demjenigen Zustand der
Lebhaftigkeit, daf3 sie der Seele Vorstellungen machen kénnen, oder sind sie es nicht?
Das Erste kann nicht sein, sonst miiten wir ja schlafend und wachend
ununterbrochen denken, so konnten wir nicht mit Ordnung denken. Ist das Zweite,
so miiBten zukommende Ursachen sein, die die gleichsam schlummernden erwecken
und vor die Seele bringen.

Und das sind nun neue, sinnliche oder durch diese anderen belebte Phantasie-Ideen,
welche kraft einer Verwandtschaft von Zeit oder Ort oder Wirkung einen Bezug auf
die schlummernden haben und durch die innere Mechanik des Denkorgans an
dieselben geordnet werden. Es soll z. E. die materielle Idee einer Quelle im
Denkorgan schlummern. Jetzt lassen wir durch den Weg der Sinne den Namen
Quelle in das Denkorgan gelangen, so wird diese Veranderung in demselben auf
Veranlassung des Namens Quelle durch die Mechanik desselben an die
schlummernde materielle Idee der Quelle geordnet werden. Diese wird jetzt erweckt,
wirkt auf die Seele und giebt ihr die Vorstellung einer Quelle, aber freilich schwacher,
als die urspriinglich sinnliche gewesen. Aber die neu auflebende materielle Idee der
Quelle wird jetzt die nichst an sie grenzende, meinetwegen eines Menschen, der
damals am Baume stand, oder eines Schalles, der damals gehort ward, ebenso
erwecken, als sie selbst von der sinnlichen erweckt ward, und die Seele wird eine
Vorstellung von jenem Menschen oder jenem Schalle bekommen. Diese auflebende
Idee wird ihre Nachbarin erwecken, diese wieder, die Seele wird wiederum
Vorstellungen bekommen u. s. f., so unaufhorlich nach allen Seiten fort, bis wiederum
eine neue sinnliche Idee anderer Art dieses Kettensystem unterbricht und ein neues
beginnt. Und das ist nun die Reihe der Vorstellungen, gegriindet auf die Association;
diese aber ist auf die Verwandtschaft nach Zeit und Ort oder Wirkung gebaut. Jetzt
wollen wir obige Theorien darauf anwenden und untersuchen, welche von allen uns
am Meisten befriedigt.

Zuerst also von den Saitenschwingungen. Ich will einen analogischen Beweis von den
Tonen und Farben entlehnen, der ihnen auBerordentlich giinstig scheint. Wenn ich in
ein dunkles Zimmer allerlei Farben bringe und durch einen schwachen Ritz auf eine
derselben, als z. E. die rothe ist, Licht einlasse, so werden alle rothen Farben im
Zimmer sichtbar werden, die anderen alle unsichtbar bleiben. Wenn ich zwei Klaviere
neben einander stelle und auf einem derselben eine Saite riithre und einen Ton
angebe, so wird auf dem andern Klavier die namliche Saite und keine andere ohne
mein Zuthun zittern und eben den Ton, freilich matter, angeben.

Wir konnten also sagen: die Stelle des ersten Klaviers vertritt die Welt, so wie sie sich
in den sinnlichen Organen befindet, die Stelle der Luft der Nervengeist, die Stelle des
zweiten Klaviers das Denkorgan. So viel Saiten sind in der sinnlichen Welt als
Objecte, so viel Fibern im Denkorgan als Saiten in der sinnlichen Welt, und beide, die
Welt und das Denkorgan, und die Saiten in jener und die Fibern in dieser sich ebenso
genau entsprechend, als die beiden Klaviere, als ihre Saiten sich entsprochen haben.

Es sollen also gewisse Saiten in den sinnlichen Organen zittern. Dieses Zittern pflanzt
der Nervengeist bis an das Denkorgan fort. Die Seele empfindet es, das ist die
sinnliche Idee. Jetzt, welche Fibern werden zittern? Keine andere als die, welche den
Weltfibern gleich sind in Allem. Welche Idee wird die Seele bekommen? Keine andere
als die namliche, so wie die Saite des zweiten Klaviers nur den Ton des ersten



angegeben hat. Die rothe Farbe wird mich nur an die rothe erinnern, so wie die rothe
Farbe im dunkeln Zimmer nur die rothe wieder sichtbar macht. Ist das nun
Association? Das ist nichts als ein Echo der namlichen Idee, das zu nichts niitze ist.

Gesetzt aber, es fande wirklich eine Association bei dieser Mechanik statt, was folgt
weiter? Man mulB3 annehmen, daB alle Gegenstiande entsprechende Fibern schon
vorher im Denkorgan haben, ehe sie sinnlich empfunden werden. Gesetzt also, ich
sehe das Meer; das Meer erinnert mich an ein Schiff, das Schiff an den
amerikanischen Krieg. Die Fibern dieser verschiedenen Ideen miissen also sich
irgendwo gleich sein, daf3 die eine die andere in Bewegung setzt. Gesetzt aber, ich
hatte noch kein Schiff gesehen, ich hatte noch von keinem amerikanischen Kriege
gehort, so miiBte ich mich also, wenn die Meerfiber in Bewegung kommt, an ein
Schiff, an den amerikanischen Krieg erinnern, ehe ich sie sinnlich empfunden habe.
Was Bonnet zur Beantwortung dieses Einwurfs vorbringt, findet hier gar nicht statt.

Von monstrosern Folgen dieser Theorie will ich nichts mehr sagen; denn Jeder wird
nun wol von ihrem Ungrund iiberzeugt worden sein. Ich habe nicht nothig gefunden,
sie anders als mit ihren eigenen Waffen anzugreifen, und meine Absicht ist erreicht.

Ich nehme also meine Zuflucht zu der zweiten; diese fithrt mich in eben den
Labyrinth. Ich muB nothwendig annehmen, daB jede Idee, auch die einfachste, ihren
eigenen Geistern, ihren eigenen Canilen entspreche. Diese Canile haben einen
bestimmten Platz, den sie so wenig verandern als die Blutadern den ihrigen. Zudem,
so muB ich nach der scharfsten Beobachtung des Herrn von Haller’s zugleich
annehmen, daf kein Canal mit dem andern anastomosire, sondern jeder einzeln von
der auBersten Spitze im sinnlichen Organ bis an das Ende der sondernden Ader
fortlaufe. Nun aber sind die Associationen duflerst willkiirlich, unendlich zufallig und
mancherlei, und doch haben die Canile nur einen bestimmten Platz, und doch
anastomiren die Geister nicht.

Eben diese Schwierigkeit und noch mehr finden sich bei der Theorie von den
Eindriicken. Hier ist noch das Unbegreifliche, wie ein Eindruck in Bewegung kommt,
daB er der Seele eine Vorstellung macht. Ein Eindruck in Bewegung? Ich kann dies
nicht weiter auseinandersetzen, wenn ich meinem Leser nicht das Denken
absprechen will. Freilich ist es wahr, daB Mancher vermeiden wird, dariiber zu
denken, um die Bl6Be seiner Meinung nicht sehen zu diirfen und den Anker seines
Verstandes in diesem sternlosen Meer nicht vollends zu verlieren. — Aber wie Haller
so auf der Oberflache schweben konnte, das begreife ich nicht. Haller ist zu groB, als
daB er durch diesen Irrthum verlore. Quandoque bonus dormitat Hallerus.

Da ich nun die materielle Association nicht aus der Mechanik des Denkorgans
erklaren kann, weil diese bestimmt und ewig, jene aber unendlich mannichfaltig und
veranderlich ist, soll ich die Seele zum ordnenden Principio machen, soll ich
annehmen, daB sie bei jeder sinnlichen Idee das ganze Heer der schlummernden im
Denkorgan durchlaufe, um die dhnliche zu finden? So miiBte sie sich also alle
vorstellen, so miifite sie alle mit der sinnlichen vergleichen, sie miiite das ganze Werk
des Denkens vollenden, um eine einzige Vorstellung zu bekommen. Nein, die
Association muB schlechterdings in den materiellen Ideen ihren Grund haben, wenn
wir sie schon nicht nach unseren mechanischen Gesetzen erklaren konnen. Aber es
verrath einen kranken Verstand, nur ein Bestreben zu duern, diesen Mechanismus
zu finden; ihm aber wirklich weiter nachzuhangen, ware der nachste Weg, ihn
vollends zu verlieren. In der That, ich habe den Kitzel nicht und finde es meiner



Absicht gemaBer, Theorien umzustoBen, als neuere und bessere zu schaffen oder
schaffen zu wollen. Thate ich das, so ware nicht erst ein Abdera nothig, um mir mit
NieBwurz aufzuwarten.

§. 10. Wirkung der Seele auf das Denkorgan.

Die materielle Association ist der Grund, auf welchem das Denken ruht, der Leitfaden
des schaffenden Verstandes. Durch sie allein kann er Ideen zusammensetzen und
sondern, vergleichen, schlieBen und den Willen entweder zum Wollen oder zum
Verwerfen leiten. Diese Behauptung diirfte vielleicht der Freiheit gefahrlich scheinen.
Denn wenn die Folge der materiellen Ideen durch den Mechanismus des Denkorgans,
der Verstand aber durch die materiellen Ideen, der Wille durch den Verstand
bestimmt wird, so folgte, daB3 zuletzt der Wille mechanisch bestimmt wiirde. Aber
man hore weiter.

Die Seele hat einen thatigen EinfluB auf das Denkorgan. Sie kann die materiellen
Ideen starker machen und nach Willkiir darauf haften, und somit macht sie auch die
geistigen Ideen starker. Dies ist das Werk der Aufmerksamkeit. Sie hat also Macht auf
die Starke der Beweggriinde, ja, sie selbst ist es, die sich Beweggriinde macht. Und
jetzt wire es ziemlich entschieden, was Freiheit ist. Nur die Verwechslung des ersten
und zweiten Willens hat den Streit dariiber verursacht. Der erste Wille, der meine
Aufmerksamkeit bestimmt, ist der freie; der letzte, der die Handlung bestimmt, ist
ein Sklave des Verstandes; die Freiheit liegt also nicht darin, daB ich das wiahle, was
mein Verstand fiir das Beste erkannt hat (denn dies ist ein ewiges Gesetz), sondern
daB ich das wihle, was meinen Verstand zum Besten bestimmen kann. Alle Moralitat
des Menschen hat ihren Grund in der Aufmerksamkeit, d. h. im thatigen Einflu3 der
Seele auf die materiellen Ideen im Denkorgan.

Wird nun eine materielle Idee kraft dieses thatigen Einflusses ofters in starke
Lebhaftigkeit gesetzt, so wird sie endlich eine gewisse Starke auch nachher noch
beibehalten und gleichsam deuteropathisch vor allen hervorstechen. Sie wird die
Seele treffender riihren. Sie wird in allen Associationen dem Verstand heftiger sich
aufdringen, ihn méachtiger bestimmen; sie wird die Tyrannin des zweiten Willens
werden, da der erste Wille gar nicht ausgetibt war. So kann es Leute geben, die zuletzt
mechanisch Gutes oder Boses thun. Anfangs hatten sie es frei, moralisch gethan, da
namlich ihre Aufmerksamkeit noch unbestimmt war. Jetzt aber ist die Idee auch
ohne Aufmerksamkeit die lebhafteste, sie fesselt die Seele an sich, sie herrscht tiber
den Verstand und Willen. Hierin liegt der Grund aller Leidenschaften und
herrschenden Ideen und zugleich der Fingerzeig, beide zu entnerven.

Wenn die Seele ihre Aufmerksamkeit auf mehrere Ideen heftet und solche in andere
Associationen bringt, so sagt man: sie erdichtet. Wenn sie ihre Aufmerksamkeit auf
einzelnen Bestimmungen mehrerer Ideen ruhen 146t und solche aus ihren
Associationen heraus denkt, so sagt man: sie sondert ab. Jene durch Erdichtung in
neue Associationen hineingedachten, diese durch Absonderung aus ihren
Associationen herausgedachten Ideen fesselt sie besonders im Denkorgan wieder, ja
selbst das BewuBtsein ihrer selbst bei diesen Wirkungen scheint sie in materiellen
Formen zu fesseln, weil sie dies BewuBtsein zugleich wieder mit den alten Ideen
zurilickbringt. In diesem Fall sagen wir: sie erinnert sich wieder. Wenn die Seele kraft
ihrer Aufmerksambkeit eine materielle Idee stiarker erschiittert, so wird diese die
nachst angrenzende auch stiarker erschiittern. Die Association wird also rascher,
lebhafter werden. Dies thun wir, wenn wir uns auf etwas besinnen oder unsere



Phantasie spielen lassen. Die Aufmerksamkeit also ist es, durch die wir phantasiren,
durch die wir uns besinnen, durch die wir sondern und dichten, durch die wir wollen.
Es ist der thatige EinfluB der Seele auf das Denkorgan, der dies Alles vollbringt.

Und also ist das Denkorgan das wahre Tribunal des Verstandes, ebenso diesem
unterworfen, als dieser ihm unterworfen ist. Ganz ist er dann abhingig bis auf die
Aufmerksamkeit. Darum kann die Verwirrung der Geister in der Krankheit, wenn sie
bis in dieses Organ hinein fortgepflanzt wird (und wie leicht wird sie das), den
Weisesten zum lacherlichsten Thoren, den Denker zum Einfaltspinsel, den
Sanftmiithigsten zu einer Furie umkehren. Ganz ist es abhingig von dem Verstand,
bis auf den EinfluB der Sensation; darum kann ein richtiger Verstand das richtigste
GedachtniB hervorbringen, darum kann ein immer thatiger Verstand es durch
Ueberspannung zerstoren; Beides beweisen die Beispiele groBer Denker, der Garves,
der Mendelssohns, der Swifts, die das Instrument ihres Verstandes verstimmt haben,
daB es keinen rechten Laut mehr von sich giebt. Und weil es denn so genau mit der
Denkkraft zusammenhangt, so habe ich es Denkorgan genannt, und nicht, als ob ich
das Denken als eine Folge des Mechanismus betrachtete.

§. 11. Empfindungen des geistigen Lebens.

Meine Seele ist nicht allein ein denkendes, sie ist auch ein empfindendes Wesen. Dies
allein macht sie gliicklich, jenes allein macht sie des Letzern fihig. Wir werden sehen,
wie genau der Menschen-Schopfer Denken an Empfinden gebunden hat. Empfindung
ist derjenige Zustand meiner Seele, wo sie sich einer Verbesserung oder
Verschlimmerung bewuBt ist; darin also von der Vorstellung unterschieden, daf sie
hier nur den Zustand ihres duBern Wesens, dort aber ihren eigenen empfindet.

Ich sehe den Sonnenhimmel, den Sternenhimmel; ich sehe einen verwirrten Haufen
Steine; ich hore eine Quelle murmeln, ein Saitenspiel erschallen; ich hore Gekrachz
eines Raben. In allen diesen Verwandlungen meines Zustandes ist etwas Allgemeines,
die Vorstellung eines duBern Gegenstandes. Aber wie sehr verschieden ist nicht auf
der andern Seite mein Zustand bei jeder dieser Vorstellungen? Den Sonnenhimmel
sehe ich gern, den Sternenhimmel sehe ich noch gerner. Von dem Steinhaufen kehre
ich mein Auge weg. So hore ich auch der Quelle Gemurmel gern, noch gerner das
tonende Saitenspiel. So wiinsche ich mein Ohr vor dem Gekrachz des Raben zu
verstopfen. Was mich ergetzt, nenne ich melodisch und schon; haBlich und
unmelodisch, was mich verdrief3t.

Aber kraft des ersten Gesetzes, das an der Spitze dieser Darstellung des Menschen
steht, darf mich nichts ergetzen, als was mich vollkommner macht, nichts verdrieBen,
als was mich unvollkommner macht. Machte mich nun das Melodische, das Schone
vollkommener als das Unmelodische, das HaBliche? Oder mit andern Worten, ist es
mein eigener Zustand, der verbessert oder verschlimmert wird? —

*



