
Beartrix Langner: Rezension der Schillerbiographie von Peter André Alt. 
„Schiller. Leben – Werk – Zeit. Eine Biographie.“ 06.02.2001. 
 
Originalquelle:  https://www.deutschlandfunk.de/schiller-leben-werk-zeit-eine-
biographie-100.html. 
 

* 
 
Schiller. Leben – Werk – Zeit. Eine Biographie. 
Von Beartrix Langner. 
 
Peter André Alts ‚Schiller‘ ist ein zweibändiges gelehrtes Buch von insgesamt 
eintausendvierhundert Seiten, das trotzdem auf Fußnoten verzichten kann und 
stattdessen mit einem knappen Anmerkungsregister der Quellennachweise 
auskommt. Es enthält verläßliche Daten und Fakten, die bei der Rekonstruktion der 
Lebensabschnitte eines Dichters helfen, an deren glücklichem Ende Werke wie die 
‚Räuber‘, die ‚Wallenstein‘-Trilogie oder ‚Johanna von Orleans‘ das Licht der Welt 
erblickten. Es erzählt zum Beispiel, daß Schiller am Heiligen Abend 1798 drei 
Schreiber einstellte, die den Mittelteil des ‚Wallenstein‘ sauber kopieren mußten und 
daß Goethes Diener Georg Gottfried Rudolph den ‚Wilhelm Teil‘ in Rekordzeit 
siebenmal abschrieb, ohne sich ein einziges Mal zu verschreiben. Oder es berichtet im 
Zusammenhang mit der ästhetischen Abhandlung ‚Über das Erhabene‘, wie des 
Autors Erscheinung bei den Zeitgenossen süffisante Spekulationen darüber auslöste, 
ob nicht das Erhabene in dem zu höfischer Steifheit gebändigten langen schlaksigen 
Kerl mit der gewaltigen Hakennase geradezu verkörpert sei, und zwar auf eine 
ziemlich unbehagliche, irritable Art. „Einen Cherubim mit dem Keime des Abfals“ 
nannte ihn Jean Paul. 
 
Die Porträts, die Schillers Äußeres überliefern, sind so widersprechend, als hätte er 
seine Stiefbrüder zum Modellstehen geschickt. Gefallener Engel, Bohemien, 
Gewaltmensch, edler Räuber – Friedrich Schiller war seinen Mitmenschen 
unheimlich, seinen Anhängern heilig, den Nachgeborenen des späten zwanzigsten 
Jahrhunderts meistens nur noch lästig. Seine Biographen haben je nach Gusto das 
deutsche Misere, die Last eines unglücklichen Bewußseins oder Deutschlands Größe 
auf ihn gehäuft. Peter André Alts Schiller-Biographie ist von anderer Art, sie ist ein 
Netzwerk oder, medizinisch gesprochen (Schiller war auch ausgebildeter Arzt), ein 
Hologramm aus Nerven, Knochen und Sehnen; ausgeräumt das verweste Fleisch der 
alten Ideologien, der Staub zweihundertjähriger professoraler Betriebsamkeit. Hierzu 
André Alt: 
 
„Als Germanist hatte ich das Gefühl, daß es an der Zeit sei, gewissermaßen 
anknüpfend an die Resultate der Einzelforschung eine Synthese zu riskieren und 
verschiedene Schillerbilder, die sich modelliert hatten in den letzten Jahren, 
aufeinander zu beziehen und zu versuchen, eine Einheit daraus zu gewinnen, z.B. der 
Geschichtsdenker Schiller, der Erzähler Schiller, den Zeitkritiker und den politischen 
Kopf Schiller zu profilieren, ob man damit der eigenen Zeit ein ganz spezifisches 
Schillerbild stiftet, steht auf einem andern Blatt. Es ist sicherlich ein Anliegen da, die 
Modernität von Schiller zu zeigen.“ 
 
Alt ist seit fünf Jahren Professor für neuere deutsche Literatur an der Ruhr-
Universität Bochum, mit fünfunddreißig war er der jüngste Lehrstuhlinhaber und ist 
es geblieben. Auch seine Schiller-Biographie atmet, wie die seiner gediegensten 

https://www.deutschlandfunk.de/schiller-leben-werk-zeit-eine-biographie-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/schiller-leben-werk-zeit-eine-biographie-100.html


Vorgänger Reinhard Buchwald und Benno von Wiese, noch den Geist gepflegter 
Bürgerlichkeit und rhetorischer Vornehmheit, doch sie zeichnet sich ebenso durch 
kühle Rationalität und Lust an der Theorie aus. Das scheint der klassischen Leiche 
gut zu tun. Philologisch strenge Textanalyse und ein geräumiger historischer Kontext, 
in den eingebettet Schillers Leben überraschende Perspektiven auf die politische 
Geschichte Ende des 18. Jahrhunderts eröffnet, sind methodisch sorgsam verbunden. 
In acht Kapiteln schreitet der Biograph den Werkkreis chronologisch ab, 
dokumentiert Theorie- und Formbildungsprozesse und sucht statt hermeneutischer 
historisch-soziologische Zusammenhänge aus ihnen zu formieren. Solcher Zugang 
über das Gesellschaftssystem, über die Zwänge des Literaturmarktes und die 
Finessen eines taktisch operierenden Berufs-Schriftstellers statt über 
geistesgeschichtlich hinreichend erschöpfte Motive und Topoi schärft die 
Intellektualität des Autors und holt ihn zurück auf Augenhöhe der Gegenwart: ein 
respektvolles und vor allem ein theoretisch ergiebiges Verfahren, setzt es doch 
Schiller in den heurigen politologischen und soziologischen Diskurs sinnvoll wieder 
ein – was auf dem Theater ja längst und immer wieder geschieht. 
 
Modern ist dieser Autor deswegen, weil er auf die erste Modernisierungskrise in 
Europa antwortet, die in Europa am Ende der Aufklärung sichtbar wird, nach der 
Französischen Revolution sichtbar wird, die im Dilemma der theoretischen Kultur 
sichtbar wird, das ist modern an Schiller, daß er erstmals die Moderne zu einer 
Position der Selbstreflexion über die eigenen Möglichkeiten und Grenzen führt. 
 
Dem historisch vorgebildeten, der enzyklopädischen Fülle an Informationen geduldig 
folgenden Leser erschließt sich an dem sorgsam herausgearbeiteten Programm dieses 
Autors, die politischen Krisen des Feudalismus und der bürgerlich-demokratischen 
Emanzipation am Ende 18. Jahrhunderts geistig zu bewältigen, womöglich auch das 
eigene Dilemma der theoretischen Kultur am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts. Es 
handelt sich bei Schiller um einen radikalen Vordenker der politischen Kultur des 
bürgerlichen, des zivilen Europa. 
 
Das Faszinierende am jungen Schiller ist, daß er ein souveräner Analytiker von 
Ordnungen der Macht ist und daß er diese Ordnungen der Macht in ihren räumlichen 
und hierarchischen Strukturen erschließt. Man fragt sich zuweilen, wenn man ein 
Drama wie den ‚Fiesco‘ oder auch den ‚Don Carlos‘ liest, woher weiß der das 
eigentlich, man hat das Gefühl, er ist dabei, wenn an den Nervenpunkten der 
politischen Entscheidungszentralen die Würfel fallen, er ist dabei, wenn am 
Kabinettstisch entschieden wird, er kennt sich aus mit den höfischen Rankünen und 
Intrigen, woher kennt er das, er kennt es vermutlich nur auf einer andern Ebene, 
nämlich durch die Auseinandersetzung mit dem Ordnungssystem der Hohen 
Karlsschule, deren Eleve er war. Er ist ein Experte der Macht, und dieser Experte der 
Macht schreibt gerade in den frühen Dramen an einer Anatomie der Macht im 
psychologischen und im politischen Sinne, und das fand ich faszinierend. 
 
Schiller als Analytiker der strukturellen Macht politischer Institutionen: Aus solchem 
Befund ergeben sich weitreichende Konsequenzen. Der im deutschen Idealismus 
tradierte, klaffende Zwiespalt zwischen dem Reich des schönen Scheins und dem 
kapitalisierten literarischen Markt um 1800, zwischen dem Autor als freiem 
Produzenten und als höfischem Untertan, der den frühen Stuttgarter und den späten 
Weimarer Schiller biographisch stets in zwei Teile riß, deren einer dem progressiv-
revolutionären Geschichtsbild der Unken, deren anderes dem konservativen 
Evolutionismus der bürgerlichen Schiller-Verehrer gehörte, wird geglättet und weicht 



dem Modell eines deutschen Intellektuellen zwischen Herrschaft und Öffentlichkeit, 
taktischem Kalkül, politischer Ohnmacht und heftig verteidigter poetischer 
Autonomie. Hierzu André Alt: 
 
„Ich glaube, man muß sehen, daß Schillers Denken auch frühzeitig schon durch einen 
konsequenten Legalismus geprägt war. Denken Sie nur an den Schluß der Räuber, 
denken Sie an diese fragwürdige, in sich inkonsistente Verteidigung der Gesetze, die 
da am Schluß geltend gemacht wird. Auch im ‚Fiesco‘ soll am Ende ja der Staat, der 
Status quo erhalten werden, auch im Carlos geht es nicht um den Sturz des 
mächtigen Mannes, sondern es geht um eine gemäßigte Reform. Also so revolutionär, 
wie man es gelegentlich las, ist auch der junge Schiller nicht. So ist dann vielleicht 
auch der Bruch nicht so massiv zwischen dem jungen Schiller und dem, der dann den 
Status quo verteidigt. Man muß auf der andern Seite die politische Sprengkraft der 
klassischen Kunstidee sehen, die eben immer ihr Ziel im Auge behält, den Umbau 
dieses absolutistischen Staates herbeizuführen. Das darf man nicht vergessen. Ich 
betone also vielleicht weniger den Bruch als eine gewisse Kontinuität eines 
politischen Denkens, das in seinen jungen Jahren nicht so extrem war, wie man oft 
sagte und auf der andern Seite in seiner klassischen Periode nicht so unpolitisch war, 
wie man lange Zeit vermutet hat.“ 
 
So bahnt Alt zugleich den Weg zu einem anderen Verständnis der ästhetisch-
politischen Debatten um die europäische Zukunft und Schillers zentralen Ort in 
ihnen, zu Lesarten, die den „machtbewußten Publizisten“, „seine angespannte 
Intellektualität“, den Wechsel zwischen Genres und literarischen Techniken als 
spekulativ-aggressive Opposition einer offenen literarischen „Reflexionskultur“ gegen 
die „Zweckrationalität“ einer undurchdringlich konventionalisierten und 
reglementierten Gesellschaft erkennen lassen. Dazu André Alt: 
 
„Was kann ein einzelner tun, und welche Macht besitzt das System? Das politische 
System wird mit verschiedenen Chiffren bei Schiller dargestellt. Da gibt’s die Chiffre 
Schicksal. Schicksal ist nichts anderes als das Nicht-Steuerbare. Das nicht Steuerbare 
kann etwas sein, das sehr wohl in einer anonymen Ordnung der Macht vorhanden ist, 
etwa wenn es um die Verwaltungsstäbe der kaiserlichen Hofs geht. Das ist etwas, was 
nicht kontrollierbar ist. Was kann der Mensch inmitten dieses Systems überhaupt 
tun? Die Antwort auf diese Frage ist bei Schiller durchaus pessimistisch eingefärbt. 
Seine Handlungsoptionen sind außerordentlich begrenzt. Das Zweite: Schiller hat 
ganz dezidiert Stellung bezogen zum Patriotismus seiner Zeit, und er war ein 
Kosmopolit, er hat die nationalen Optionen, die sich im Umfeld des Aufstiegs von 
Napoleon in Deutschland bereits in der Publizistik derzeit geltend machten, nicht 
teilen können. Schiller war kein Patriot, er ist deshalb auch nicht zu beanspruchen für 
eine nationale Hagiographie, für eine nationale Mythengeschichte. Sondern Schiller 
ist immer ein europäischer Denker gewesen, und ich lese etwa die ‚Jungfrau von 
Orleans‘ durchaus auch als ein kritisches Stück über den Patriotismus, über die 
Konsequenzen des Patriotismus.“ 
 
Chapeau, Herr Alt, das mußte mal heraus. 
 
Hierzu André Alt: 
 
„Johanna stirbt nicht als Heilige, zwar wird sie verklärt, sie steigt in den Himmel auf, 
aber dieser Himmel ist leer, das ist ein Himmel, der keine Erlösung, keine 
Verheißung bietet, Johanna ist vor allen Dingen das Opfer, das Opfer einer 



patriotischen Idee, und das ist ein Leitmotiv, das Schillers Auseinandersetzung mit 
der Politik in der klassischen Periode bestimmt, das Leitmotiv der Distanz gegenüber 
dem Patriotismus, das etwa auch die ‚Xenien‘, die Spottverse, die er zusammen mit 
Goethe schreibt, transportieren.“  
 
Peter-André Alt entdeckt in dem utopischen Visionär den Ideologen der bürgerlichen 
Gesellschaft und zugleich den Ideologiekritiker des klerikal-patriotischen 
Reichsgedankens, einen Intellekt von Voltairscher Verschlagenheit und Eleganz – 
was durch die Befunde der Sprach- und Textanalysen und unter Einbeziehung 
neuerer Einzelforschungen insbesondere zu den Dramen wohl auch hinreichend 
gesichert scheint. Freilich geht der „Cherubim mit dem Keime des Abfals“ damit 
endgültig zum Teufel. Dieser Schiller ist ein brillanter, pragmatischer Intellektueller, 
der an der Subversion des Denkens bis in tiefste Textschichten festhielt, der die 
Moral von der Politik abgrenzen wollte und ästhetische Erziehung als soziologisches 
Surrogat, als Massenmedium verstand, aber keiner mehr, den man lieben oder 
hassen könnte, dessen Frauengeschichten oder Lebensgewohnheiten man unbedingt 
kennenlernen möchte. Kurz: Alt eliminiert das psychologische Subjekt der 
Biographie, statt mentaler Nähe sucht er das Geistergespräch, er beurteilt den 
lebensgeschichtlichen Widerspruch zwischen bios und graphé, Leben und 
überlieferter Schrift als im Wesentlichen versöhnt und eröffnet an seiner Stelle den 
kahlen Schauplatz der Ideen und Visionen eines säkularen bürgerlichen Europa. 
Hierzu André Alt: 
 
„Wir reden immer von Biographie, aber es werden doch Biographien geschrieben 
unterschiedlichster Prägung, es werden Lebenserzählungen geschrieben, es werden 
Biographien über Autoren geschrieben, in denen die Werke überhaupt keine Rolle 
spielen, das finde ich völlig absurd, aber das ist ein Genre das sich durchaus etabliert 
hat am Markt, und was es eben sehr selten gibt, das sind Werkbiographien, 
Wissenschaftler schreiben ja kaum Biographien, die meisten Autoren von 
Biographien sind keine Wissenschaftler, das ist kein Zufall, und in der Wissenschaft 
ist die Biographie erst allmählich wieder als Genre rehabilitiert worden, ich bin 
Literaturwissenschaftler, ich kann keine Biographie schreiben, die eine 
Intimbiographie ist, sondern ich muß eine Werkbiographie schreiben, insofern kann 
ich mit diesem Vorwurf, daß die Einfühlung fehle, gut leben. 
 
Der von der früheren Germanistik so erfolgreich domestizierte Idealist Schiller, der 
visionäre Träumer, so argumentiert Alt mit Adorno, war in Wahrheit ein 
intellektueller Gewaltmensch, der Gewalt und Terror als Mittel der politischen 
Veränderung ablehnte und zugleich in Gestalt eben dieses beharrlichen poetischen 
Idealismus als Sozialtechnik äußerst erfolgreich sublimierte. Diese Grundhypothese 
macht das Buch hochinteressant und teilweise spannend wie einen guten Krimi. 
Denn freilich müssen die Philologen, die Textforscher, wie die Insektenforscher auch, 
ihr Forschungsobjekt erst töten, um den Tathergang aufzuklären. 
 

* 
 
 


